# تحقيق «تفسير سورة التين» لأحمد بن إدريس الفاسي

داود آغبال\*

#### The Critical Edition of Tafsīr Sūra al-Tīn by Ahmad b. Idrīs al-Fāsī

This paper tackles a critical edition of *Tafsīr Sūra al-Tīn* written by Aḥmad b. Idris (d. 1253/1837). Aḥmad b. Idris lived in the Ottoman period and studied religious sciences from the scholars of the era. He joined different sūfi tariqas - including Shādhiliyya, Khiḍiriyya, Khalwatiyya - and studied with the sheikhs Abū al-Qāsim al-Wazīr, 'Abd al-Wahhāb al-Ṭāzī and Ḥasan al-Qinā'ī. He left behind many books and students. One of his works that has reached us is *Tafsīr Sūra al-Tīn*.

There are two copies of this epistle in Turkey's libraries. The first is in the National Library in Ankara and the second is in the collection of Osman Huldi Ozturkler in the Suleymaniya Library. The critical edition performed in this study is carried out by utilizing these two copies, which do not differ from each other significantly. In terms of content, it is possible to split the writing into two parts: The beginning which includes an interpretation of verses 1 to 3, is based on a literal understanding of Qur'an. The second part, which begins with verse 4, focuses on ish'ārī (esoteric) interpretation. In the first three verses, Aḥmad b. Idrīs appears to have expressed only the opinions of former commentators, whereas he embraces the Sufi methodology in other verses. In this epistle, Aḥmad b. Idrīs deals with a number of important issues in Sufi thought, including the differences between reason and feeling (dhawq) as a source of knowledge, the essence and the form of entities, the manifestation of God in the form of entities, the relationship between the manifestation of God and recognition of the truth of things, the creation of mankind in the best form and the reasons for reducing him to the lowest of low.

**Key words**: Aḥmad b. Idrīs, Tafsīr Sūra al-Tīn, Ishārī ta'wīl, aḥsan al-taqwīm, asfal al-sāfilīn.

<sup>\*</sup> الأستاذ المساعد الدكتور، جامعة أمَاسْيَا بكلية الإلهيات، (davutagbal@hotmail.com)

#### ١. الدراسة

#### ١.١. ترجمة المؤلف

هو أبو العباس أحمد بن إدريس الفاسي المولود بمدينة ميسور في المغرب. وتذكر المصادر في تاريخ ولادته تاريخين هما: ١٦٣ه ١٩٣٩م، و١٧٤٩م، و١٧٥٩م. لكن المصادر في تاريخ ولادته تاريخين هما: ١٦٥ اهم ١٩٧٩م، و١٧٤٩ هم المريس الأول يُعد صحيحًا في الغالب لموافقته لمعلومات أخرى في حياته. سافر أحمد بن إدريس سنة ١٨٨٣هم إلى فاس وهو في العشرين من عمره فشرع يُحصِّلُ العلوم الدينية بمسجد القرويين. والتقى هناك بكثير من العلماء واستفاد من دروسهم. ثم أخذ الطريقة الخضيرية على عبد الوهاب التازي، وكذا أخذ الطريقة الشاذلية على أبي القاسم الوزير. و

ثم انتقل أحمد بن إدريس من فاس إلى بنغازي مضطرًّا فغادرها سنة ١٢١٣هـ/١٧٩٨، ثم رحل إلى الإسكندرية بحرا، وبعد ذلك بقي فترة من الزمن في القاهرة وألقى دروسا لعامة الناس في الأزهر. وفي نهاية عام ١٢١٣ه وبداية ١٢١٤ه ذهب إلى مكة مع بعض تلاميذه الذين كانوا يلزمون دروسه في القاهرة. وقد لقي أحمد بن إدريس هناك قبولًا حسنًا من علماء مكة في الآونة الأولى من زيارته. وفي سنة ٢٢١هـ/١٨١٩م التي أخرج فيها محمد علي باشا الوهابيين من مكة غادر أحمد بن إدريس مكة مع تلميذه محمد عثمان الميرغني وجاوز البحر الأحمر قاصدا قرية الزينية التي تقع قرب مدينة أقصر. موكان قد زار أحمد بن إدريس تلك المنطقة من مصر العليا لأسباب شتى قبل زيارته هذه.

Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 92; Özköse, "Baş- langıçtan Günümüze Kadar Afrika'da İslam ve Tasavvuf", s. 172.

ت علي محمد الصلابي، تاريخ الحركة السنوسية في O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 27, ٩٣٦ أفريقيا، ص ٣٦، 51-52.

O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 52; Azamat, "Ah- wmed b. İdrîs", s. 93; The Letters of Ahmad Ibn Idris, s. 1.

Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 93. A

تبعد هذه المدينة عن فاس حوالي ٢٠٠ كلم من جهة جنوب شرقي.

ر حسن بن أحمد عاكش، مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية نجد، ص ١٠؛ علي محمد الصلابي، تاريخ الحركة السنوسية في أفريقيا، ص ٣٦؛ O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 31-32.

Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 92; O'Fahey, Enig-

O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 33; Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 92; The Letters of Ahmad Ibn Idris, s. 1.

وقد أخذ ابن إدريس الطريقة الخلوتية على حسن بن حسن القنائي - أحد طلاب محمود الكردي - في أثناء زيارة من زياراته السابقة. ثم رجع إلى مكة في سنة ١٣٢١ه ١٨١٨م، بعد مفارقتها لأربع سنوات. وقطن هناك حتى واجه بعض المشاكل - منها عنف السلطة ومعارضة علماء مكة - والتي نتجت عن أخذ السلطة من قبيلة زيد وإعطائها قبيلة عون، ثم خرج من مكة في عام ١٢٤٣ه ١٨٢٧م ذاهبًا إلى اليمن وترك خلفه محمد السنوسي فقط. ولم يعد بعد ذلك إليها، ووصل إلى مدينة صبيا في منطقة "عسير" في نهاية سنة تعرّض لمضايقة ومعارضة من استقبال رئيس "عسير" على بن المجشل له استقبالًا جيدًا، الكبيبي آنذاك. وبعد وقت من وصوله أقيمت مناظرة بينه وبين الكبيبي بطلب من الأمير ابن مجمله ابن مجمله الكبيبي آنذاك. وبعد وقت من وصوله أقيمت مناظرة المطبوعة التي سجلها حسن بن أحمد عاكش أحدُ مريدي أحمد بن إدريس الذي قضى آخر أوقاته عن طريق عبيا في ٢١ رجب ١٢٥ه ١٨٣٧م. وتُشرت أفكاره في البلاد الإسلامية عن طريق تلاميذه. ومن تلاميذه القريبين محمد السنوسي مؤسّسُ الطريقة السنوسية وإبراهيم الرشيد مؤسّسُ الطريقة المسيونية المرغنية. "

#### ٢.١. مؤلفاته

يصف ر.س. أوفاهي (R. S. O'Fahey) الشهير بأبحاثه عن أحمد بن إدريس، أن الشيخ ما كان باحثًا في جانب النظري في العلوم الدينية بل هو العالم/الواعظ العملي والمتجول. أن ومن الجدير بالذكر أنّ المؤثر في خصوصيته هذه مغادرتُه البلاد المختلفة التي عاش فيها بسبب المعارضة التي واجهها. إضافة إلى ذلك باستطاعتنا أن نلاحظ أن تركيزه على التربية المعنوية أكثر من تأليف الكتب ترك في مؤلفاته تأثيرًا واضحًا.

۱۲ محمد فؤاد شكرى، السنوسية دين ودولة، ص ۲۱؛

Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 93 كن تختلف الروايات في تاريخ وفاته أيضا و بإمكاننا أن نرى اختلافا في تحديد زمن الوفاة في المصادر: ١٨٣٥، ١٨٣٧، ١٨٤٣. انظر إلى محمد فؤاد شكري، السنوسية دين ودولة، ص ١٨٤ محمد البهي، الفكر الإسلامي في تطوره، ص ٨٧.

Azamat, "Ahmed b. İdris", s. 93-94; Martin, Sö- "mürgeciliğe Karşı Afrikada Sufi Direniş, s. 137.

O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 193. 18

O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 53; Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 93.

<sup>1</sup> محمد فؤاد شكري، السنوسية دين ودولة، ص ٢١؛ علي محمد الصلابي، تاريخ الحركة السنوسية في أفريقيا، ص ٣٧؛ محمد البهي، الفكر الإسلامي في تطوره، ص ٨٧؛ ٨٤. (Azamat, "Ahmed b. İdrîs", s. 93.

۱۱ انظر بن أحمد عاكش، مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية نجد، ص ۱۳.

ولأجل ذلك نعثر على اقتباسات لم يذكر صاحبَها تجعلنا نستطيع أن نشكّل أفكاره بشكل بائنٍ. ومن الممكن كذلك مصادفة عبارات قريبةً من عبارات الغزالي ومحيي الدين بن عربي، وعبارات تعكس آراء الصوفية العامة.

وأكثر آثار أحمد بن إدريس كُتبت وجُمعت من قبل تلاميذه. وأشارت قائمة (ر.س. أوفاهي) في كتابه (أنجماتيك سينت) (Enigmatic Saint) إلى آثار كثيرة 10 لكن لم نستطع الوصول إليها جميعًا. ومع ذلك فإن ما وصلنا من آثاره المطبوعة مثل "العقد النفيس في نظم جواهر التدريس" و"رسائل أحمد بن إدريس" و"مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية نجد" تقدِّم لنا معلومات مهمة عن أفكاره بشكل تفصيلي. وسنحاول في بحثنا استقصاء تفسير سورة التين لأحمد بن إدريس منتفعين بهذه الكتب أيضًا.

## ٣.١. التعريف بـ"تفسير سورة التين" ووصف نسخه وعملية التحقيق

تطرق ر.س. أوفاهي في كتابه أنجماتيك سينت إلى تفسير سورة التين باسم "العز المصون في تفسير سورة التين والزيتون" وأفضى بنا بحثنا في المكاتب التركية أن وصلنا إلى نسختين لهذه الرسالة. أما الأولى منهما فمسجلة في (مكتبة) "ملّي كتبخانه" (أنقره) تحت رقم Mil Yz A 4407/2 وتوجد هذه الرسالة في مجموعة مكونة من الرسائل المختلفة، وتأتي هذه الرسالة بعد الرسالة الأولى وتستغرق من ورقة ١٦ظ إلى ورقة ١٢ظ. نسخها عبد اللطيف الخربوتي "أفي ٢٩ جمادي الأولى ١٣١٤ه/ ١٨٩٥م. وهذه النسخة سترمز في التحقيق بـ [م] إشارة إلى اسم المكتبة.

والثانية توجد في مكتبة عثمان خلدي أُوزْتُرْكُلُرْ (Osman Huldi Öztürkler) (راستانبول) تحت رقم 10. في ضمن هذه النسخة رسالتان وكلاهما لأحمد بن إدريس. الم

O'Fahey, Enigmatic Saint, s. 211-219. 10

۱۲ لا توجد عنه معلومات كثيرة، يُعرف باسم مستنسخ عبد اللطيف أفندي. وعندما نعتمد على تاريخ استنساخه الآثار نستطيع أن نقول إنه على قيد الحياة في سنة ۱۳۱۷ه/۱۹م. ومستنسخ عبد اللطيف أفندي شخصية مختلفة عن عبد اللطيف الخربوتي العالم المشهور الذي ترك خلفه كتبا مهمة كـ"تنقيح الكلام في عقائد أهل الإسلام" وتوفي سنة ۱۹۱٦.انظر، Demirpolat, Türk İslam Düşünce Tarihinde Harputlu Müellifler, I, 88-89.

الشعر الصوفي، وقد بدأ الشعر بهذا البيت "توضأ بماء الشعر الصوفي، وقد بدأ الشعر بهذا البيت "توضأ بماء الغيب إن كنت ذا سر / وإلا تيمم بالصعيد والصخر". ذكرت هذه الرسالة في قائمة (ر.س. أوفاهي) باسم "شرح قصيدة الإمام جنيد" -الجنيد الحاتمي - لكن في نسبة هذا الشعر اختلاف، وهناك من ينسب هذا الشعر إلى محيي الدين ابن عربي. انظر عبد الوهاب الشعراني، الطبقات الكبرى، ١٣٧/٢.

ويستغرق تفسير سورة التين من ورقة ١ ظ إلى ٨و. إلا أنه لا يوجد عليها اسم المستنسخ وتاريخ الاستنساخ. وفي آخر تفسير سورة التين كتب متن آخَر لمحمد إسماعيل النواب نرجح أن الناسخ أتبعه به – فيما نرى – لوجود علاقة مع تفسير سورة التين لأحمد بن إدريس وهذه الإضافة ليست موجودة في نسخة ملّي كتبخانه. وهذه النسخة سترمز في التحقيق بـ [ع] إشارة إلى اسم المكتبة.

وسيكون الاعتماد في تحقيق هذه الرسالة على قواعد التحقيق لمركز البحوث الإسلامية (İSAM). ويهمنا هنا أن نشير إلى قاعدة واحدة من هذه القواعد. وهو: إذا لم توجد نسخة المؤلف فينشئ المحقق النص من النسخ الموجودة بين يديه للتحقيق بدون اعتبار أيّ نسخة كنسخة أصلية والأخرى نسخة فرعية. لذلك كان عملنا في هذه الرسالة هو الاعتماد على نسخة ملّي كتبخانه كنسخة أصلية من حيث ترقيم الصحائف فقط لكونها أقدم من الأخرى ويُعرف ناسخها وتاريخ استنساخها أيضًا. ولكن حري بالذكر أن الفروق بين النسختين ليست بكثيرة كما يلاحظ في نص التحقيق.

#### ١.٤. محتوى الرسالة وتحليله

بحسب المعلومات الموجودة في بداية كلتا النسختين أن أحمد بن إدريس سئل عن تفسير هذه السورة فأملى على سائله عنها هذه الرسالة. وفي إملائه شرع ابن إدريس يفسر الآيات مُهتمًّا بالمعاني ومصرّحًا بما فَهِمَهُ من الآيات بدون تحليلات لغوية. وألم بالأحاديث والمعلومات التاريخية الموضّحة مستدلًّا بها. ومتى أُخذ جميع الرسالة بعين الاعتبار بان أنه وظف التشبيه والتمثيل كثيرًا لتوضيح المعاني التي تكلم فيها. ومن بداية الآية الرابعة أفسح ابن إدريس مكانًا لتأويلاته الإشارية ليظهر اتجاهه في التصوف جليًا. وفي الحقيقة نجد تأسيسه النظري لهذه التأويلات في المناظرة التي جرت بينه وبين الكبيبي وفي الحقيقة نجد تأسيسه لل يقدم في هذا المنحى الصوفي إلا أشياء تطبيقية فقط. وقد اعترض الكبيبي في المناظرة المذكورة أن أحمد بن إدريس يفسر القرآن بغير ما دلت عليه المنقسير الظاهر مستشهدًا بقول الغزالي – دون ذكر اسمه – وهذا القول هو: "ومن ادعى بالتفسير القرآن ولم يُحْكِم التفسير الظاهر فهو كمن ادعى الوصول إلى صدر البيت فهم أسرار القرآن ولم يُحْكِم التفسير الظاهر فهو كمن ادعى الوصول إلى صدر البيت قبل أن يتجاوز الباب." لكنه استرعى الانتباه في وجود الإشارات الخفية التي تنكشف قبل أن يتجاوز الباب." لكنه استرعى الانتباه في وجود الإشارات الخفية التي تنكشف قبل أن يتجاوز الباب." لكنه استرعى الانتباه في وجود الإشارات الخفية التي تنكشف

لأرباب السلوك في طي الآيات القرآنية. وفي هذا الجانب يلاحظ أن وجهة نظره هذه تشكل نموذج نظرية في تأويلاته الإشارية. ١٨

لا يتطرق أحمد بن إدريس لأية مصادر عن معلوماته وتفسيراته الواردة في "تفسير سورة التين" كما هو نهجه في كتبه الأخرى. وأما الأحاديث -وعددها أربعة - سواء كانت مذكورة المتن أم مُشارًا إليها في هذه الرسالة فهي من روايات البخاري ومسلم إلا واحدًا منها. وأما هذا الحديث المستثنى فذكرته مصادر الموضوعات. ومن جانب آخر نرى أن اتجاه أحمد بن إدريس في التصوف قريب من أفكار ابن عربي ومفهوم وحدة الوجود وإن لم يُلمّ بمصادره. كما يُظهر هذا التأثر نفسه في كتبه الأخرى. 19

بعد تعريف الرسالة بشكل عام يمكننا القول إن تفسير سورة التين ينقسم إلى قسمين من حيث المنهج والمحتوى. ففي القسم الأول - وهو من آية ١ إلى ٣ - يفسر أحمد بن إدريس الأيات تفسيرًا ظاهرًا، وفي القسم الثاني، بداية من آية ٤ تموضعت التأويلاتُ الإشارية والموضوعات الصوفية.

وقد تعامل أحمد بن إدريس في القسم الأول مع تلك الموضوعات جميعها: ولمّا بدأت السورة بالقَسَم ببعض الموجودات اهتم أحمد بن إدريس بحكمة القسم بها. ورأيه أنّ قسَم الله تعالى بالتين والزيتون كان للقوة التي تكمن فيهما وتؤثر في آكلهما، ٢٠ وأقسَم بطور سنين من أجل التجلي الإلهي، وبالبلد الأمين - هي مكة - لمكث الرسول صلى الله عليه وسلم فيها. وفي الحقيقة إن الاعتبار بالتوضيحات والأمثال التي تُذكر في تفسير الآية يسمح لإلحاق سبب القسم بالبلد الأمين بسبب القسم بطور سنين. ولما قيد ابن إدريس

۱۱ انظر مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية نجد، ص ٣٦؛ الغزالي، إحياء علوم الدين، ٢٩٢/١.

النظهر هذا التأثر لك عند القراءة "العقد النفيس" في كثير من الأماكن ولكننا نكتفي هنا بالإشارة إلى البعض: وجوب تعبير كل ما كان ويكون في العالم بما يليق به ويناسبه لإدراك حقيقته، كتعبير الرؤيا. وأفكاره حول رمز المرآة الذي استخدم من قبل ابن عربي كثيرا. وفهمه قوله فروَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلأُسْمَاءَ له بالأسماء الإلهية وبناء على ذلك، علم آدم بجميع الأسماء التي لا يعلم الملائكة كلها مزية وشرف له.

والعلاقة بين صور العالم والجوهر والتجلي إلخ... وهذا الأخير يمكن ملاحظته في هذه الرسالة التي نقدّمها في هذا البحث. انظر أيضا "العقد النفيس"، ص ١٠١-٣٠١، ١٣٤-١٣٥ مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية نجد، ص ٧٧-٨٢؛ قارن بابن عربي، الفتحات المكية، ١/٩٤٠، ٢٨٢؛ فصوص الحكم، ص ٥٠-٥، ٥٠؛ الملا عبد الرحمن بن أحمد، شرح الجامي على فصوص الحكم، ص ٥٥-٥٠.

٢٠ أنظر أيضا العقد النفيس، ص ١٥١-١٥١.

سبب القسم بالتين والزيتون بالقوة ظهر وجه الإلمام بالقسم بالمخلوقات الأخرى التي كانت من مظاهر قدرة الله. وبالنسبة له أن الارتباط بين القسم بهما وبين القدرة المكنونة فيهما لا يلزم أن يستخرج مثل هذه النتيجة. وفي جانب آخر لهذا الموضوع، ادعى أحمد بن إدريس أن التين هي الشجرة المحرمة على آدم وزوجته في قوله: ﴿وَلَا تَقْرَبَا هَلَاهِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

وصرح ابن إدريس أن البلد الأمين هو الحرم كله لا بيوت مكة وذهب إلى أن الله سبحانه أقسم بمكة لسبب تشرّف البلد الأمين بوجود الرسول عليه السلام فيه مستدلا بالآيتين في بداية سورة البلد. "" وظاهر أن هذا القول ناجم عن فكرة أن القسّم يتضمن التعظيم.

وفي القسم الثاني من الرسالة أي تفسير الآيات من الآية الرابعة إلى آخر السورة يقدم المؤلف بعض الأفكار المهمة في عرف التصوف. وهنا نعرض بعضًا منها:

# أ- الوجود

لا يصح أن نتوقع من المؤلف أن يفصل آراءه في مسألة الوجود في مثل هذه الرسالة القصيرة. لكننا نستطيع أن نشير إلى وجود بعض نقاط الانطلاق التي تسمح لنا بتعيين وجهة نظره إلى الوجود بشكل إجمالي ولو كانت الرسالة قصيرة. ويلاحظ أيضًا تناول بعض القضايا التي احتلت مكانًا هامًّا في الخطاب الصوفي سواء كان علميا أم غير علمي في سير تطور التصوف. وأفكاره حول الصورة وتجلي الحق فيها مهم في هذا الإطار ويُرى أنه توسع في فحص هذا الموضوع من الرسالة. ومن هنا وصل أحمد بن إدريس إلى فكرة مقتضاها أن الوجود الخارجي للموجودات متفرق لكنه واحد من حيث هو مظهر الجوهر الإلهي. تبعا لذلك نعثر على عبارات مثل: "ليس هناك غيره" و"فما ثمة إلا الله". فهذه العبارات في أول وهلة تترك انطباعًا أنه متأثر بوحدة الوجود غير أن هذه العبارات وحدها

تفسير القرآن العظيم، ١٤١/١-١٤٣٠.

٢٣ ﴿ لَا أَقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ وَأَنتَ حِلُّ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ (سورة البلد،

۰ ۹ / ۱ – ۲ ).

٢١ سورة البقرة، ٣٥/٢. انظر أيضا العقد النفيس، ص

<sup>.101-10.</sup> 

۲۲ الطبري، جامع البيان، ۱/۱،٥٥٦-٥٥١ ابن كثير،

تشير إلى فكرة الفناء في اصطلاح الصوفيين ٢٠ أكثر من الإشارة إلى نظرية في الميتافيزيقا الشاملة كوحدة الوجود.

ومن جانب آخر ما كان أحمد بن إدريس يدافع بهذه الأقوال عن اتحاد الحق مع العالم، ٢٥ ذلك لأن فكر الاتحاد ممتنع إن قبلنا أنه يتبنى نظرية وحدة الوجود، ناهيك عن أن يوضح أحمد بن إدريس أن إدراك التجلياتِ الإلهية المحجوبة من وراء الصور المتميزة يحصل بواسطة الذوق. ٢٦ ولذلك بإمكاننا أن نقول: إن ابن إدريس لم يذهب إلى فكر الاتحاد على صعيد الوجود الخارجي بل يؤكد أن مشاهدة الحق الذي يتجلى بتجلٍّ لا حد له ولا نهاية في الصور المتميزة نتيجة استنارة معنوية.

#### ب- العلم

لا يصادَف في الرسالة أي توضيحات خاصة لأحمد بن إدريس في أسباب العلم كلها، لكن بعض العناوين جديرة بالذكر هنا، لا سيما موقف معرفة الله من "الإدراك بطريق الذوق"، كما ظهر هذا الموضوع في تصريحات ابن إدريس بـ"أسفل سافلين". كون الذوق من أسباب العلم عند المتصوفة، وهو في حد ذاته أصل من أصول نظرية المعرفة الصوفية بل هو أهم عنوان يفصل بين نظرية الصوفية والمتكلمين. ٢٧ ويربط أحمد بن إدريس العلم بالحقيقة الكائنة وراء الصور بالعلم الحاصل بطريق الذوق وبمعرفة الله بالله مستدلا بحديث الشفاعة المروي في صحيح مسلم. وانطلاقًا من ذلك فهو يعتبر استخراجاتِ أهل الرأي الذين يكتفون بالعلم المؤسَّس على علاقة السبب بناقصةً.

وثمّة موضوع آخر تطرق إليه أحمد بن إدريس في الرسالة هو: الفرق بين الرؤية والسمع من حيث إعطاؤهما العلم.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۷</sup> "الفناء: سقوط الأوصاف المذمومة، كما أن البقاء وحد الأوصاف المحمودة. والفناء فناءان، أحدهما: يقول: "... وذلك أن العبد متميز عن المعبود فلا ما ذكرنا وهو بكثرة الرياضة، والثانى: عدم الإحساس ما ذكرنا وهو بكثرة الرياضة، والثانى: عدم الإحساس

٢٦ العقد النفيس، ص ٢٠١.

۲۷ نراه يشير إلى زاوية النظر هذه في جوابه تجاه سؤال
عن علم الكلام. انظر في "العقد النفيس"، ص ٢٠٤.

الفناء: سقوط الأوصاف المذمومة، كما أن البقاء وجود الأوصاف المحمودة. والفناء فناءان، أحدهما: ما ذكرنا وهو بكثرة الرياضة، والثاني: عدم الإحساس بعالم الملك والملكوت وهو بالاستغراق في عظمة الباري ومشاهدة الحق..." الجرجاني، التعريفات، صلا ١٠٤٧؛ انظر أيضا ممدوح الزوبي، معجم الصوفية، صلا ١٠٠٠. العقد النفيس، ص ١٠٠٠.

في الحقيقة، المسألة متعلقة بالتجلي، فبالنسبة له رؤية موسى النار لم تعطه العلم حتى نادى الله بقوله ﴿ يَبُوسَى إِنَّهُ ٓ أَنَا ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ٢٨ فحينئذ قام به العلم أنه الله لكن هذا الرأي أظهر أن المسألة ليست لها علاقة مباشرة بالرؤية والسمع؛ وذلك لأنه يرى النارَ عينَ حاجةِ موسى عليه السلام. وشعور الحاجة إليه منعه من رؤية التجلي الإلهي إلي قسمين في فكر الإلهي. تبعا لكل هذا يمكن أن نقول: ينقسم التجلي الإلهي إلي قسمين في فكر أحمد بن إدريس من حيث إعطاء العلم أو عدم إعطائه إذ بالنسبة له، الله هو المتجلي في كل صورة. فحينئذٍ كل التجليات لا تعطي العلم ضرورةً كما كان في مثال النار. ومن جهة أخرى، حاجة الناس إلى صورة تستر الحقيقة أدّت إلى ستر الحقيقة مرة أخرى، وإن كان الأمر هكذا فيصح لنا أن نستنتج أن ابن إدريس شدّد في إدراك الحقائق على أهمية البقظة المعنوية.

# ج- أحسن تقويم

يفهم أحمد بن إدريس أن خلق الإنسان في أحسن تقويم كونه في صورة كاملة مستدلا بالآية ٨ من سورة الانفطار والآية ٧٠ من سورة الإسراء والآية ٢٧ من سورة الأحزاب، وهو أيضًا يستدل كذلك بالحديث النبوي: «إن الله خلق آدم على صورته»، لكن عندما يتكلم عن مفهوم آية الأحزاب المذكورة يشير إلى استعداد الإنسان لحمل الأمانة، بناء على ذلك يرى أن صورة الإنسان متهيئة لقبول معنى الكمال. ويفسر أحمد بن إدريس كلمتي "ظلوم" و"جهول" اللتين وردتا في هذه الآية كصفتين للإنسان بأنهما صفتا الإنسان قبل حمله الأمانة أو بأنهما صفتان صالحتان للإنسان بالنسبة إلى ربه. رغم أن التوضيحاتِ هذه وأفكارَه في موضوع "ردّ الإنسان أسفل سافلين" أكّدت كمال الإنسان المعنوي؛ ١٩ ما فهمه أحمد بن إدريس من مفهوم خلق الإنسان في أحسن تقويم في هذه السورة هو كمال خلقته الظاهرية. ولأجل ذلك نلاحظ توضيحاته في آية: ﴿لَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَان فِي أحسن تقويم هو على هذا المنوال من الفهم. ونظرًا لرأي ابن إدريس: فإن خلق الإنسان في أحسن تقويم هو أن تكوّن أعضاء الإنسان - أي ظاهره - لفظة الجلالة وكذا اسمَ محمّد، هذه الخصوصية لا توجد إلا في الإنسان. ومن الجدير بالنظر إشارة أحمد بن إدريس مباشرة إلى قوله تعالى: توجد إلا في الإنسان. ومن الجدير بالنظر إشارة أحمد بن إدريس مباشرة إلى قوله تعالى: توجد إلا في الإنسان. ومن الجدير بالنظر إشارة أحمد بن إدريس مباشرة إلى قوله تعالى:

٢٩ انظر أيضا العقد النفيس، ص ١٠٤، ١٠٤.

وواضح أن هذا التأويل من قبيل التأويلات الإشارية، ولكن لو اعتبر هذا التأويل لهذه الآية في سياق آخر مثل هذا لكانت إشارة الآية إلى كمال الإنسان من حيث حاله المعنوي والروحي صالحة بالمقارنة مع الأول، كما أن الآيات الأخرى المذكورة في هذه المسألة تشير إلى كمال الإنسان المعنوي أكثر من أن تشير إلى كماله الظاهري كهذا. لأجل ذلك كانت نسبة كمال الإنسان إلى ظاهره تُظهر تناقضًا، لكن إذا أُخذ هذه الأفكار بعين الاعتبار في محاولته تقديم كمال صورة الإنسان دون كمال المعنوي يظهر نسق أفكاره في هذه الرسالة.

#### د - أسفل سافلين

بحسب رأينا، في مسألة كمال الإنسان يعتني أحمد بن إدريس في تأويل رد الإنسان أسفل سافلين بالجوهر أكثر مما يعتنى به في تأويل خلق الإنسان في أحسن تقويم. ونظرًا لهذا التأويل فإن سقوط الإنسان إلى أسفل سافلين ليس سقوطًا بل ترقيًا بشرط تمام المصاحبة لله عز وجل. هذا التدلي أيضا يُمد الإنسان بتذوق أسرار السفل. وفي هذا الرأي استحضر أفكار محيي الدين بن عربي في الإنسان الكامل ذلك لأن ابن عربي يعبر عن الإنسان الكامل بكونه جامعًا للحقائق الإلهية والكونية معًا. " ومن هنا يمكن القبول بأن فكرة أحمد بن إدريس تشير إلى أن عناصر أسفل سافلين وأسرار السفل تجمعت في حقيقة الإنسان الكامل فتنعكس هذه الحقائق في الإنسان الكامل كما يمثّل الإنسان الكامل هذه الحقائق بما يليق بكماله. وبرغم من أن أحمد بن إدريس لا يقصد ما قاله ابن عربي تمامًا، فتأكيده فكرة معية الله في سَريان الإنسان في أسفل سافلين يستدعي ما يُقرِّبه من أفكار ابن عربي.

وفكرة أحمد بن إدريس تفيد أن الإنسان الذي جُبل على أحسن تقويم يجرب الأحوال الكائنة في أسفل سافلين بمصاحبة الله من حيث تحصيل علمها بالذوق. وهذا التصور يُمكننا من القول بأن ابن إدريس نسب إلى الإنسان الكمال والقوام غير متأثرين في الأحوال السفلي. وثمة احتمال آخر بأن أحمد بن إدريس يشدد على ألا يُعرف قدر الحسنات إلا بتذوق السيئات بناءً على فكرة "تُعرف الأشياء بأضدادها" كما ألم بهذه النظرة في مناظرته مع ناصر بن محمد الكبيبي. "

<sup>&</sup>lt;sup>۳۱</sup> الملا عبد الرحمن بن أحمد، شرح الجامي على <sup>۳۲</sup> مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية فصوص الحكم، ص ٥٩-٢٠؛ سعاد الحكيم، نجد، ص ٣٨-٣٩. المعجم الصوفى، ص ١٥٨-١٦٨.

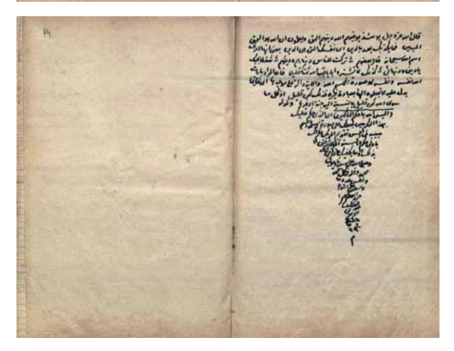
#### ١.٥. النتيجة

عاش أحمد بن إدريس في عهد الدولة العثمانية، وتنقل بين الكثير من بلدانها بسبب مواجهة المشاكل والضغوط من قبل السُّلطات المحلية والعلماء. وفي الواقع نتجت هذه الصعوبات أيضًا عن نهج أفكاره ونمط عيشه في الصوفية. وبغض النظر عن هذا فإننا نراه يعكس في آثاره شخصيةً بارعة ومؤثرة في من حوله، لذلك اجتمع الناس في حلقاته ولزموا دروسه، ويعكس هذا في آثاره أيضًا اهتمامه بإرشاد الناس في تربيتهم وسلوكهم. وعندما نريد أن نصفه من حيث اتجاهه في التصوف نستطيع أن نقول إنه يتبع تقليد التصوف ويشدد على أفكار الصوفية المحورية. فمثلًا نجد نقده المتكلمين من حيث اعتمادهم على النظر فقط في معرفة الله، وأهمية الذوق في إدراك الإنسان الحقائق الإلهية والكونية وفكرة تجلي الحق في صور الأكوان ونظرية الوجود والمعرفة المتعلقة بمفهومي الصورة والجوهر.. إخ.

وفي هذه الرسالة يتطرق أحمد بن إدريس إلى كل هذه الموضوعات، ولو كانت إشارة صغيرة، علاوة على ذلك يفصّل موضوع كمال الإنسان، وعلى ما فُهم من الرسالة فهو يتكلم في الكمالين للإنسان: ١- كمال الصورة التي لا مثيل له في العالم، وهي خلق الإنسان على صورة الله وهذا بالنسبة له يفيد تشكّل اسم الله واسم محمد من أعضاء الإنسان. ويفيد كمال الصورة أيضًا استعدادها لحمل المعنى، ٢- الكمال المعنوي، هو استعداد وقابلية الإنسان، فبهذا الاستعداد يتأتى للإنسان حمل الأمانة التي عرضت على السماوات والأرض والجبال ولم يقدرن أن يحملنها.

والنتيجة؛ هذه الرسالة تتناول تفسير سورة التين على منهج الصوفية. فيفسر أحمد بن إدريس السورة بالتوضيحات الظاهرة والإشارية معًا. ومن الواضح أنه يركز على موضوعات التصوف من بداية "الآية ٤" من السورة. ويستخدم التشبيه والتمثيل كثيرًا في هذا التدليل. وبعض الأحيان يميل في تفسير الآيات إلى تأويلات بعيدة. ويذكر أيضا الأحاديث النبوية والمعلومات التاريخية في التفسير.

المستوارد المستوارد والتي إلى المستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد والمستوارد وال



صورة الورقة الأولى والأخيرة من نسخة ملي كتبخانه: Mil Yz A 4407/2

القسم بها فالفيقة قسم باشرة كونها أرن نها دولام من أوكس بواللفف بغرسه في نفاه فيدة فان العباس مدود باب وفدى القدعاء والكذائم با وتم باريد فلا جرطب ولميسين القوسوبال الجهارة الدى قال منصد بست فعل هيئا المكافرة بي موى وناونا من بالب المواوي فل قض موى وجل بسد في بالماكس من بالب المواوي فل قض موى وجل بسد في موض الم فقال والمور وكان بسلطاء وقد وسنا الميدال من بالرم كذ ويوت كمة فقط كونه ولن البيب والوضع فدة، وولاد ولاسطاء أفاف وي

بسد سرون اربیم سنوشین حذت بندن احد بن ابس بن سعت من تسیر برد، وقین بادم پرب تنا در دکون رانسن الا، الای واسان وقال کال سر اوق بسم سرحن ارمیسی وقیل قسم آنی باقیل عقد اتی فید بیث بنب ایت وایا کام طینة سدان اکویسا فرانش افتیار الفید بند به دو نفر اساد ای قال ندنیا و بردی من درسیا ابت بالیس و مین و کون و قال نیز اتی بن درسیا ابت واشسم به ها نیران شعد الفدا، فی اداست و ارفاقی

ال غرامة في مهد في الأون قبد الذا بث بعداء نعيد غدا و المسلمان و المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار المبار

كائت وتشربه آبات سرنمنا قبله الانتظار الآبات التناف المنافرة الآبا والا بدل المن يومورة الا بدل المن والله بدل المن يومورة الا بدل المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن المن يومورة المن يومورة المن المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن يومورة المن

صورة الورقة الأولى والأخيرة من نسخة عثمان خلدي أُوزْتُرْكُلُرْ: (10)

#### ٢. التحقيق

# تفسير سورة التين لأحمد بن إدريس الفاسي

/بسم الله الرحمن الرحيم [۱۱ظ]

> {سئل شيخنا حضرة سيدي أحمد بن إدريس رضى الله عنه عن تفسير سورة "والتين" بكلام يقرب تناوله ويكون هو المعنى المراد، فأملى على السائل وقال: } قال الله عز وجل:

# ﴿ بِسُمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَلِن ٱلرَّحِيم ﴾

﴿ وَٱلتِّين ﴾ أقسم الحق بالتين للقوة التي فيه حيث جذب أبّ الأنبياء كلهم خليفة الله إلى أنْ ٣٤ أكل منها، فهو الشجرة المعنية بقوله: وَلَا تَقُرَبَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ، ٣٥ ومن قال غير ذلك فلا علم عنده.

﴿ وَٱلزَّيْتُونِ ﴾ هو الشجرة المباركة التي قال الله تعالى فيها: وَشَجَرَةَ تَخْرُجُ مِن طُورٍ سَيْنَآءَ تَنْبُتُ بِٱلدُّهُن وَصِبُغِ لِّلُاكِلِينَ. ٣٦ وقال تعالى فيها: يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ، ٣٧ الآية. وأقسم به لما فيه من منفعة الغداء في الذات، والنور في الخارج. والقَسَم بهما في الحقيقة قَسَمٌ بالقدرة؛ لكونهما أثرين عنها.

ولا يلزم من ذلك جواز الحلف بغير الله من مظاهر قدرته؛ فإن القياس مسدود بابه. وقد نهى الله عباده عن ذلك، فتبين أنه من خصوصيات ذاته ٣٨ المقدسة. والحق يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد؛ فلا حجر عليه.

مالك، ألفية، ص ٢.

الأسماء الخمسة. فمن الممكن أن المستنسخين قد مم سورة المؤمنون، ٢٠/٢٣.

۳۷ سورة النور، ۲۱/۳۵.

۳۸ ع: الذات.

٣٣ الكلمة وردت بهذا الشكل في كلتا المخطوطتين لكن ٣٤ م - أن.

كتابتها بر أبًا " أوفق للمشهور والأصح من قواعد إعراب مص سورة البقرة، ٣٥/٢.

اعتبرا في كتابتها الإعراب غير المشهور. انظر ابن

﴿ وَطُورِ سِينِينَ ﴾ والطور هو جبل التجلي الإلهي الذي قال الله فيه حيث قص علينا مكالمة نبيه موسى: وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَنِ ٣ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ عَالَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا • وقد أقسم به في مواضع أخر فقال: وَٱلطُّورِ وَكِتَابٍ مَّسْطُورٍ. • أَنَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا • وقد أقسم به في مواضع أخر فقال: وَٱلطُّورِ وَكِتَابٍ مَّسْطُورٍ. • أَنْ

وقوله: ﴿ وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ عنى به الحرم كله لا بيوت مكة فقط لكونه موطن الحبيب وموضع غدوّه ورواحه ولاسيما إذ<sup>73</sup> كان هو به، فلذلك قال في الآية الأخرى: وَأَنتَ حِلَّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ، <sup>71</sup> بعد قوله: لَآ أَقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ، <sup>71</sup> فـ "لا" نافية، نفى بها صدق قسم المشركين المنكرين البعث الذي حكى عنهم بقوله: وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوتُ <sup>61</sup> فهي الرد عليهم وبين ذلك بقوله: أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ، <sup>71</sup> يعني بالبعث فهي الرد عليهم والمعنى أقسمتم لا، فقوله "لا" أي ليس كما ذكروا أقسم بهذا البلد. فقوله: أقسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ إبتداء كلام، وقوله: وَأَنتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ جملة حالية، أي أقسم بهذا البلد الذي هو بلدك والحال أنك فيه، فهو عظمة في طيّها عظمة أكبر منها. فوجوده فيه يزيده عظمة إلى عظمة إذ شرف المحل بشرف الحالِ فيه.

زار بعض الملوك وزيرًا له في بيته وعادة الوزراء يتشبهون بالملوك في تزويق بيوتهم وهيئاتهم فداعب ابنًا لذلك الوزير صغيرًا. فقال له: أحسن بيتنا أم بيتكم؟ فقال له: بيتنا أحسن لوجودك الآن فيه. وكان من أنجب الصبيان.

وإن قلنا إن البلد من أجل الحجر الأسود يمين الله فقوله وَأَنتَ حِلُّ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ كذلك؟ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم ليس اليمين وحدها بل هي والسمع والبصر واللسان والرجل والفؤاد. إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَا إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ. ٧٠ / وقوله: ﴿ ٱلْأَمِينِ ﴾ هو قوله تعالى: أَو لَمُ يَرَوُا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُتَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِم ٢٠ الآية، وذلك أن الله قذف في قلوب العرب قبل الإسلام ٢٠ تعظيم الحرم، فكان الرجل يقتل أبا الرجل وأخاه وابنه ويهرب إلى الحرم ووَلِيُّ له من ورائه، فإذا خطا خطوة في الحرم والخطوة الأخرى من خارجه وهو يَقْدِرُ عليه لا يمسه. فليس المراد بجعله حرمًا آمنًا أنه شرع ذلك فقط؟ ٥٠ بل صيّره آمنًا بالفعل.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> سورة النحل، ٣٨/١٦.

٤٦ سورة البلد، ٩٠/٥.

٤٧ سورة الفتح، ١٠/٤٨.

۴۸ سورة العنكبوت، ۲۷/۲۹.

٤٩ م: العرب.

۰۰ م – فقط.

۳۹ سورة مريم، ۱۹/۱۵.

٤٠ سورة القصص، ٢٨/٢٨.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> سورة الطور، ٢٥/١-٢.

٤٢ م: إذا.

٤٣ سورة البلد، ١/٩٠.

٤٤ سورة البلد، ١/٩٠.

وقوله: ﴿ لَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَن تَقُويِم ﴾ هو أنه مخلوق على اسم الله على صورة اسم الله، وكذلك قوله: في أَي صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ٥١ فأيّ دالة على معنى الكمال، أي في أيّ صورة كاملة غاية الكمال، وكذلك قوله: وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ٥٢ فهذه الآيات، وحديث: «إن الله خلق آدم على صورته» ٥٣ بمعنى واحد. وذلك أن الإنسان إذا كان جالسًا كجلوس التشهد أو مادًّا رجليه كلتيهما ومادًّا إحدى يديه إلى جنبيهما وجعل الثانية على خاصرته كانت اليد الممدودة ألفًا، والرجلان لامين والمجعولة على الخاصرة مستدير الهاء، وأيضا الأصابع إذا نظرت إليها وجدتها كذلك: الإصبع الوالي الطرف ألفًا، والإصبعان اللذان يليانه لامين واللذان يليانهما هاء منفتحة؛ لكونه بعض الكتابات تفتح فيها الهاء، فرأس اليد ورأس الرجل اسم الله وهما نفسهما حرفان من حروف اسم الله، فيداه ورجلاه الاسم: الله وفي رأس كل واحد منهما أحرف اسم الله، ولا أحسن من هذا التقويم. ثم إنك إذا اعتبرت ذلك من أي جهة شئت ٥٤ وجدته هكذا لكون كتابة الحق تقرأ طردًا وعكسًا من جميع الوجوه؛ لا تتحيز من وجه أو وجهين. فإن كانت اليد المبسوطة اليمين والمقبوضة إلى الخاصرة اليسرى أو بالعكس كان لفظ الجلالة، وإذا نظرت إلى الكف من جهة ظهرها رأيتها الله طردًا وعكسًا، وإن قلبتها كذلك، والرجلان كذلك، ولا يوجد ذلك في كتابة المخلوقين، ولا في غير الإنسان. ومن العجب كونه يقرأ اسم الله ويقرأ ٥٥ اسم محمد فإن الرأس صورة حرف الميم واليد مع الجنب صورة حرف الحاء، والبطن صورة حرف الميم الثاني، والرجلين صورة حرف الدال، وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ ٥٠ فلذلك قبل الخلافة كما قال تعالى: إنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَات وَٱلأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۗ إِنَّهُ و كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ٥٠ وذلك كثوب مفصل عرض على جميع العوالم؛ فكل من قاسه منهم / وجده أكبر منه؛ لكونه [١٢] معنى اسم الله والكبرياء لله، فلما عرض على الإنسان جاء على قدره فقال: هُو لي فحمله؛ لأن الاسم حامل للمعنى. وقوله: إنَّهُ كَانَ ظَلُومًا أي قبل حملها، والظلوم الناقص؛ لأن الظلم يطلق على النقص: كِلْتَا ٱلْجَنَّتَيْنِ ءَاتَتُ أُكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِم مِّنْهُ شَيْعًا. ٥٨ وجَهُولًا كذلك قبل حملها، وأما بعد حملها فهو كامل عالم؛ إذ لا يقال في أحد من أطراف الملائكة

oo م – يقرأ. ٥١ سورة الانفطار ، ٨/٨٢.

٥٦ سورة الحجرات، ٤٩/٧. ٥٢ سورة الإسراء، ١٧٠/١٧.

٥٧ سورة الأحزاب، ٣٣/٧٢. ٥٣ الجامع الصحيح، الاستئذان ١، بلفظ: "...خلق الله ٥٨ سورة الكهف، ١٨/٣٣. آدم على صورته...".

<sup>0</sup>٤ ع – شئت.

<sup>154</sup> 

- وما فيهم طرف - أنه ظالم جاهل من غير مبالغة، فضلًا عن أن يقال هاتان الصفتان في أكابر الملائكة، فضلًا عن أستاذهم آدم خليفة الله الذي علم الأسماء كلها المعني بقوله: وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنُ ويصح أن يكون ظلومًا جهولًا بالنسبة إلى ربه، فإن الخضر قال لموسى: ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا ما ينقص هذا الطائر منقاره من البحر. ٥٩ فكان إدخال الطائر منقاره في البحر وإخراجه كلامًا عند الخضر.

وقوله: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ﴾ أي ليذوق أسرار السفل؛ لأنه ليس العلم بالشيء خبرًا كالعلم به ذوقًا، فكان تدلّيه ترقيًا وهو في سفره ذلك مصحوب. اللهم أنت الصاحب في السفر أولي من سفر بذلك فما ثمة ١٦ إلا الله: وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمُ ١٦ يعني بهويته، فإنه أتى بالاسم الدال عليها فلا يؤول بالعلم مكابرة للحق بالأفكار، فيصير تكرارًا مع قوله قبل ذلك: وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ١٣ وقوله تعالى: يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ ٢٠ وَمَا يَخُرُجُ فِيهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعُرُجُ فِيهَا ٥٠ حاشا كلام الله من الركاكة، فمن لم يفهم يجب عليه السكوت ليستر جهله.

وهذه المعية كما يعلمها الله، فلا تدرك إلا بالذوق ولا يلزم من عدم معرفة كل الناس له سبحانه عدم كونه معهم، وقد ورد أن الله يوم القيامة يتجلى للعباد في صورة يعرفونه فيها كلهم، ثم يتنكر في صورة أدنى من تلك الصورة في نظرهم فيقول لهم: "أنا ربكم"، فيقولون له: "نعوذ بالله منك لا نبرح من ههنا حتى يأتينا ربنا." أولئك الذين عرفوا بضوابط وقوانين استخرجوها بأفكارهم وأما من عرف الله بالله فلا يخفى عليه، وَلا يُنَبِّعُكَ مِثْلُ خَيِيرِ " والحق لا يخفى عليه نفسه مثلًا: وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ من كان لا يعرف الأمير بذاته

٥٩ رواه البخاري بألفاظ مختلفة. انظر في الجامع الصحيح، الأنبياء ٢٧، التفسير ١٨.

٦٠ هذه العبارة جزء من دعاء السفر المشهور.

٦١ ع: ثم.

٦٢ سورة الحديد، ٧٥/٤.

٦٣ سورة الحديد، ٣/٥٧.

٦٤ م - يعلم ما يلج في الأرض.

٦٥ سورة الحديد، ٧٥/٤.

العله يشير إلى حديث الشفاعة رواه مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان ٨١: "... كذلك يجمع الله الناس يوم القيامة فيقول من كان يعبد شيئا فليتبعه فيتبع من

كان يعبد الشمس الشمس ويتبع من كان يعبد القمر القمر ويتبع من كان يعبد الطواغيت الطواغيت وتبقى هذه الأمة فيها منافقوها فيأتيهم الله تبارك وتعالى في صورة غير صورته التي يعرفون فيقول أنا ربكم فيقولون نعوذ بالله منك هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا فإذا جاء ربنا عرفناه فيأتيهم الله تعالى في صورته التي يعرفون فيقول أنا ربكم فيقولون أنت ربنا فيتبعونه ويضرب الصراط بين ظهري جهنم...".

٧٧ سورة الفاطر، ٣٥/١٤.

۱۸ سورة النحل، ۲۰/۱٦.

فإذا جاءه ووجد عليه حُلّة الملك ومن حوله عسكره حافّين به عرف أنه الملك من أجل، ذلك فإذا وجده متنكرًا ماشيًا وحده ليس عليه إلا ثياب عامة الناس لم يدر أنه الأمير، بخلاف الذي يعرفه بذاته حيثما رآه عرفه، فالأولياء يعرفون الله بتعريفه، أو ومن لم يعرفه به لا يعرفه. هذا موسى نبي الله من أكابر رسله لما تجلى له الحق / في صورة [١٣و] النار لم يعرفه حتى تعرف له بقوله: يَمُوسَى إِنَّهُ وَأَنَا ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ لا تقتضي العلم، كنارِ العلم أنه الله، فلو لم يتجل له بالعلم في النداء ما علمه. فالرؤية لا تقتضي العلم، كنارِ موسى وهو عين حاجته وهي الإله، ولكن ليس يدريه. تقريب ذلك إذا مَرَّ رجلٌ أبصرته ولم تعرفه من هو لم يقم بقلبك تعظيمه حين الرؤية، فإذا أخبرتَ أنه الخضر قام بقلبك تعظيمه واعتقاده.

وقوله: ﴿ أَمُّمَّ رَدَدُنَهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ ﴾ لأنه لا يعرف قدر الماء إلا من ابتلى بالعطش، ولا قدر الطعام إلا من ابتلى بالجوع. فلذلك لو لم تركب الشهوات في الإنسان داعية إلى الأغيار الحاضرة له فيها لم يتعطش لحضرة الحق ولا عرف مقدار ما هو فيه من التجلي الإلهي، مع أنه فرد؛ لأنه ليس هناك غيره، إنما هو عدم الانكشاف فقط. فلذلك عبر الحق بد "كنتُ سمعه"، أي أن الحق كائن في الحقيقة كذلك، إنما التقرب بالنوافل يبين له ذلك في قالب المحسوس ويكسبه الإدراك؛ لا أن الحق لم يكن له كذلك ثم كان، فإن الحق قديم ولا حدوث فيه.

وقوله عز وجل ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَبِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ﴾ أي أنهم لم تكن تفارقهم أحسنية التقويم، فليسوا مردودين أسفل سافلين من كل وجه بل في عين ردهم يشهدون الحق في كل شيء كما تقدم، فلم يتنكر عندهم؛ بل هو هو في أي صورة كان، فما هو في نظرهم أدنى من شيء، فالذي يدل عليه الكبير هو الذي يدل عليه الصغير، والذي يدل عليه العظيم هو الذي يدل عليه الحقير، فحينئذ لا حقير: مَا تَرَىٰ فِي خَلْقِ ٱلرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُتٍ الله عليه وسلم: «رأيت مِن تَفَاوُتٍ الله عليه وسلم: «رأيت ربي في صورة شاب أمرد»، الحديث. فالحق يتنزل في الصور ليتحقق به الرائي، وإلا ما وقع التحقق.

٦٩ م: بتعرفيه.

۷۰ سورة النمل، ۹/۲۷.

۷۱ سورة الملك، ۳/٦٧.

٧٧ السيوطي، اللآلئ المصنوعة، ٢٩/١-٣٠؛ العجلوني، كشف الخفاء، ٢٩٥١، وقم الحديث: ٩٠٤؛ علي القاري، الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة، ص ٢٠٩-٢٠، رقم الحديث: ٢٠٩.

آغبال: تحقيق «تفسير سورة التين» لأحمد بن إدريس الفاسي

وقوله: ﴿ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ لأن الذين آمنوا وعملوا الصالحات هم الذين أدّوا الفرائض وتقربوا بالنوافل، فأحبهم الله، فكان أبصارهم وأسماعهم. وإذا كان هو هم فالحق لا يمنّ على نفسه، ولله الآخرة والأولى، وبيده ملكوت كل شيء.

وقوله ﴿ فَمَا يُكَذِبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾ أي إذا كان هو أنت فما يكذبك بالدين الذي الله [٢٠ظ] هو الله الذي هو أنت، فإن جوارحك هي أحرف اسم الله، فالمراد بالدين: الله، / قال الله عز وجل: يَوْمَيِذِ يُوَقِيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ٢٧ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِينِ أي نفسك التي هي الدين، بمعنى أنها أحرف اسم الله سبحانه.

قال بعضهم:

تركت للناس دنياهم ودينهم شغلًا بحبك يا ديني ودنيائي

كذلك وَلَا تَشْتَرُواْ بِاَيَتِي ثَمَنَا قَلِيلَا لا المراد بآيات الله نفسه، ونفسه هو صورة الاسم: الله. والآية دالة على موجدها، أي فأيّما يدل عليه لا تجعلوه إلها بعبادة غيره فكذلك ثمن قليل؛ إذ كل ما سوى الله ثمن قليل بالنسبة إليه جنة أو غيرها.

وقوله: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَحْكِمِ ٱلْحَلَكِمِينَ ﴾ أي الذي حكم عليك بهذا الحكم حين جعلك على صورة اسمه واسم حبيبه في أحسن تقويم. ألم يكن حَكَمَ لك بأولى حُكمٍ وأحسنه، أفلا ترضى بذلك أو ما يكفيك ما ذكر في كَمالِكَ.

وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وآله في كل لمحةٍ ونفسٍ عدد ما وسعه علم الله. {من الفقير الحقير عبد اللطيف الخربوتي سنة ٣١٤ في جا٧٥ تم.}

٧٣ سورة النور، ٢٥/٢٤. مورة الأولى.

٧٤ سورة البقرة، ٢/١٤.

## المصادر والمراجع

#### - ألفية؛

تأليف ابن مالك (ت. ٢٧٢ه/٢٧٤م)، مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع، الكويت، ٢٠٠٦.

#### - إحياء علوم الدين؛

تأليف أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت. ٥٠٥ه/١١١م)، كرياطه فوترا بدون تاريخ.

# - الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة؛

تأليف نور الدين علي بن محمد بن سلطان المعروف بالملا علي القاري (ت. ١٠١٤هـ/ ١٠٠٥)، تحقيق: محمد لطفي الصباغ، المكتب الإسلامي، بيورت، ١٩٨١.

#### - تاريخ الحركة السنوسية في أفريقيا؛

تأليف على محمد الصلابي، دار المعرفة، بيروت، ٢٠٠٩.

#### - تفسير الطبري؛

المسمى جامع البيان عن تأويل آي القرآن؛ تأليف أبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت. ٣١٠هـ/٩٢٣م)، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر، القاهرة، ٢٠٠١.

# - تفسير القرآن العظيم؛

تأليف عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر ابن كثير (ت. ٧٧٤هـ/١٣٧٣م)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨.

# - الجامع الصحيح؛

تأليف أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (ت. ٢٥٦ه/ ٨٧٠م)، تحقيق: محب الدين الخطيب، المكتبة السلفية، الله القاهرة، ١٤٠٠.

آغبال: تحقيق «تفسير سورة التين» لأحمد بن إدريس الفاسي

#### - السنوسية دين ودولة؛

تأليف محمد فؤاد شكري، دار الفكر العربي، ١٩٤٨.

## - شرح الجامي على فصوص الحكم؛

تأليف الملا عبد الرحمن بن أحمد الجامي (ت. ۱۶۹۸ه/۱۶۹۲م)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۲۰۰۹.

#### - صحيح مسلم؛

تأليف أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري (ت. ٢٦١هـ/١٧٥م)، دار طيبة، الرياض، ٢٦٦.

### - الطبقات الكبرى؛

المسمى **لواقح الأنوار القدسية في مناقب العلماء والصوفية**؛ تأليف عبد الوهاب الشعراني (ت. ٩٧٣هـ/١٥٥٥م)، تحقيق: أحمد عبد الرحمن السايح وتوفيق علي وهبة، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠٥.

#### - العقد النفيس في نظم جواهر التدريس؟

تأليف أحمد بن إدريس (ت. ١٢٥٣هـ/١٨٣٧م)، دار جوامع الكلم، قاهرة بدون تاريخ.

### - الفتحات المكية؛

تأليف أبي بكر محيي الدين محمد بن علي بن محمد الحاتمي المعروف بابن عربي (ت. ١٩٩٨هـ/١٢٤٠م)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩.

#### - فصوص الحكم؛

تأليف أبي بكر محيي الدين محمد بن علي بن محمد الحاتمي المعروف بابن عربي (ت. ١٣٨هـ/١٢٤م)، تحقيق: أبو العلا العفيفي، دار الكتاب العربي، بيروت بدون تاريخ.

#### - الفكر الإسلامي في تطوره؛

تأليف محمد البهي، مكتبة وهبة، قاهرة، ١٩٨١.

#### - كتاب التعريفات؛

تأليف علي بن محمد الشريف الجرجاني (ت. ٨١٦ه/١٤١م)، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار النفائس، بيروت، ٢٠٠٧.

- كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس؛

تأليف إسماعيل بن محمد العجلوني (ت. ١١٦٢هـ/١٧٤٩م)، تحقيق: يوسف محمود الحاج أحمد، مكتبة العلم الحديث بدون تاريخ.

# - اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة؛

تأليف جلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت. ٩١١هـ/١٥٠٥م)، دار المعرفة، بيروت بدون تاريخ.

# - المعجم الصوفي؛

تأليف سعاد الحكيم، دار ندرة، بيروت، ١٩٨١.

#### - معجم الصوفية؛

تأليف ممدوح الزوبي، دار الجيل، بيروت، ٢٠٠٤.

- مناظرة علمية بين سيدي أحمد بن إدريس ووهابية نجد؛

حسن بن أحمد عاكش، تعليق: إبراهيم الرفاعي، دار آل الرفاعي بدون تاريخ.

#### المصادر غير العربية

Azamat, Nihat, "Ahmed b. İdrîs", DİA, Ankara, 1989, II, 92-94.

- Demirpolat, Enver, *Türk İslam Düşünce Tarihinde Harputlu Müellifler I*, Ankara: Sage Yayıncılık, 2013.
- Martin, B.G., *Sömürgeciliğe Karşı Afrikada Sufi Direniş*, çev. Fatih Tatlılıoğlu, İstanbul: İnsan Yayınları, 1988.
- O'Fahey, R. S., *Enigmatic Saint*, London: Northwestern University Press, 1990.
- Özköse, Kadir, "Başlangıçtan Günümüze Kadar Afrika'da İslâm ve Tasavvuf," *Tasavvuf*, 3/8 (2001): 157-184.
- The Letters of Ahmad Ibn Idrīs, ed. E. Thomassen–B. Radtke, London: Hurst&Company, 1993.

#### Ahmed b. İdrîs el-Fâsî'nin Tefsîru sûreti't-Tîn Adlı Risâlesinin Tahkiki

Bu çalışma, Ahmed b. İdrîs'in (ö. 1253/1837) *Tefsîru sûreti't-Tîn* adlı risâlesinin tahkikini ele almaktadır. Ahmed b. İdrîs Osmanlı döneminde yaşadı ve dinî ilimleri çağının âlimlerinden öğrendi. Şâzeliyye, Hıdıriyye ve Halvetiyye tarikatlarına şeyhleri Ebü'l-Kāsım el-Vezîr, Abdülvehhâb et-Tâzî ve Hasan el-Kınâî vasıtasıyla intisap etti. Arkasında birçok eser ve öğrenci bıraktı. Onun günümüze ulaşan eserleri arasında Tîn sûresi için yaptığı tefsir de bulunmaktadır.

Türkiye kütüphanelerinde bu risâlenin iki nüshası mevcuttur. Bunlardan ilki Ankara'daki Millî Kütüphane'de, ikincisi İstanbul'da Süleymaniye Kütüphanesi, Osman Huldi Öztürkler koleksiyonunda bulunmaktadır. Çalışmada gerçekleştirilen tahkik de bu iki nüshaya bağlı kalınarak gerçekleştirilmektedir. Tahkikli metinde müşahede edildiği üzere iki nüsha arasında çok fazla farklılık bulunmamaktadır. İçeriği bakımından risâleyi iki kısma ayırmak mümkündür. Sûrenin 1-3. âyetlerinin tefsirinin yapıldığı ilk kısımda zâhirî tefsire önem verilirken; 4. âyetle başlayan ikinci kısımda ise işârî tevillere yoğunlaşılmaktadır. Risâledeki fikirlerin arka planına dikkat edildiğinde, Ahmed b. İdrîs'in, zâhirî açıklamalarında sadece önceki müfessirlerin görüşlerini dile getirdiği, işârî tevillerinde de sûfî bakış açısını takip ettiği görülmektedir.

Ahmed b. İdrîs, bu risâlede sûfî düşünceyle ilgili önemli birçok konuya temas etmektedir. Bu konular arasında; Allah'ı ve eşyanın hakikatini bilmede bilgi kaynağı olması bakımından "nazar" ve "zevk" arasındaki farklılıklar, âlemdeki varlıkların özü ve sureti, Hakk'ın varlıkların suretlerinde tecelli etmesi, Hakk'ın tecellisiyle eşyanın hakikatini idrak etmek arasındaki ilişki, insanın ahsen-i takvîm üzere yaratılmasıyla amaçlanan hedef ve insanın esfel-i sâfilîne indirilmesindeki hikmet bulunmaktadır.

**Anahtar kelimeler:** Ahmed b. İdrîs, Tefsîru sûreti't-Tîn, işârî tevil, ahsen-i takvîm, esfel-i sâfilîn.